MENSAJE DE SU SANTIDAD
BENEDICTO XVI
PARA LA CELEBRACION DE LA
XLIV JORNADA MUNDIAL DE LA PAZ

1 DE ENERO DE 2011

LA LIBERTAD RELIGIOSA, CAMINO PARA LA PAZ

1. Al comienzo de un nuevo afio deseo hacer llegar a todos mi felicitacién; es un deseo
de serenidad y de prosperidad, pero sobre todo de paz. El afio que termina también ha
estado marcado lamentablemente por persecuciones, discriminaciones, por terribles
actos de violencia y de intolerancia religiosa.

Pienso de modo particular en la querida tierra de Irag, que en su camino hacia la
deseada estabilidad y reconciliacion sigue siendo escenario de violencias y atentados.
Vienen a la memoria los recientes sufrimientos de la comunidad cristiana, y de modo
especial el vil ataque contra la catedral sirio-catolica Nuestra Sefiora del Perpetuo
Socorro, de Bagdad, en la que el 31 de octubre pasado fueron asesinados dos sacerdotes
y mas de cincuenta fieles, mientras estaban reunidos para la celebracion de la Santa
Misa. En los dias siguientes se han sucedido otros ataques, también a casas privadas,
provocando miedo en la comunidad cristiana y el deseo en muchos de sus miembros de
emigrar para encontrar mejores condiciones de vida. Deseo manifestarles mi cercania,
asi como la de toda la Iglesia, y que se ha expresado de una manera concreta en la
reciente Asamblea Especial para Medio Oriente del Sinodo de los Obispos. Esta ha
dirigido una palabra de aliento a las comunidades cat6licas en Iraq y en Medio Oriente
para vivir la comunién y seguir dando en aquellas tierras un testimonio valiente de fe.

Agradezco vivamente a los Gobiernos que se esfuerzan por aliviar los sufrimientos de
estos hermanos en humanidad, e invito a los Catolicos a rezar por sus hermanos en la fe,
que sufren violencias e intolerancias, y a ser solidarios con ellos. En este contexto,
siento muy viva la necesidad de compartir con vosotros algunas reflexiones sobre la
libertad religiosa, camino para la paz. En efecto, se puede constatar con dolor que en
algunas regiones del mundo la profesidn y expresion de la propia religiéon comporta un
riesgo para la vida y la libertad personal. En otras regiones, se dan formas mas
silenciosas y sofisticadas de prejuicio y de oposicion hacia los creyentes y los simbolos
religiosos. Los cristianos son actualmente el grupo religioso que sufre el mayor niUmero
de persecuciones a causa de su fe. Muchos sufren cada dia ofensas y viven
frecuentemente con miedo por su bdsqueda de la verdad, su fe en Jesucristo y por su
sincero llamamiento a que se reconozca la libertad religiosa. Todo esto no se puede
aceptar, porque constituye una ofensa a Dios y a la dignidad humana; ademas es una
amenaza a la seguridad y a la paz, e impide la realizacion de un auténtico desarrollo
humano integral.[1]

En efecto, en la libertad religiosa se expresa la especificidad de la persona humana, por
la que puede ordenar la propia vida personal y social a Dios, a cuya luz se comprende


http://www.vatican.va/roman_curia/synod/index_sp.htm#Asamblea_especial_para_Oriente_Medio
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn1#_ftn1

plenamente la identidad, el sentido y el fin de la persona. Negar o limitar de manera
arbitraria esa libertad, significa cultivar una vision reductiva de la persona humana,
oscurecer el papel publico de la religion; significa generar una sociedad injusta, que no
se ajusta a la verdadera naturaleza de la persona humana; significa hacer imposible la
afirmacion de una paz auténtica y estable para toda la familia humana.

Por tanto, exhorto a los hombres y mujeres de buena voluntad a renovar su compromiso
por la construccion de un mundo en el que todos puedan profesar libremente su religion
o su fe, y vivir su amor a Dios con todo el corazdn, con toda el alma y con toda la mente
(cf. Mt 22, 37). Este es el sentimiento que inspira y guia el Mensaje para la XLIV
Jornada Mundial de la Paz, dedicado al tema: La libertad religiosa, camino para la paz.

Derecho sagrado a la vida y a una vida espiritual

2. El derecho a la libertad religiosa se funda en la misma dignidad de la persona
humana,[2] cuya naturaleza trascendente no se puede ignorar o descuidar. Dios cre0 al
hombre y a la mujer a su imagen y semejanza (cf. Gn 1, 27). Por eso, toda persona es
titular del derecho sagrado a una vida integra, también desde el punto de vista espiritual.
Si no se reconoce su propio ser espiritual, sin la apertura a la trascendencia, la persona
humana se repliega sobre si misma, no logra encontrar respuestas a los interrogantes de
su corazén sobre el sentido de la vida, ni conquistar valores y principios éticos
duraderos, y tampoco consigue siquiera experimentar una auténtica libertad vy
desarrollar una sociedad justa.[3]

La Sagrada Escritura, en sintonia con nuestra propia experiencia, revela el valor
profundo de la dignidad humana: «Cuando contemplo el cielo, obra de tus dedos, la
luna y las estrellas que has creado, ¢qué es el hombre, para que te acuerdes de él, el ser
humano, para darle poder? Lo hiciste poco inferior a los angeles, lo coronaste de gloria
y dignidad, le diste el mando sobre las obras de tus manos, todo lo sometiste bajo sus
pies» (Sal 8, 4-7).

Ante la sublime realidad de la naturaleza humana, podemos experimentar el mismo
asombro del salmista. Ella se manifiesta como apertura al Misterio, como capacidad de
interrogarse en profundidad sobre si mismo y sobre el origen del universo, como intima
resonancia del Amor supremo de Dios, principio y fin de todas las cosas, de cada
persona y de los pueblos.[4] La dignidad trascendente de la persona es un valor esencial
de la sabiduria judeo-cristiana, pero, gracias a la razén, puede ser reconocida por todos.
Esta dignidad, entendida como capacidad de trascender la propia materialidad y buscar
la verdad, ha de ser reconocida como un bien universal, indispensable para la
construccion de una sociedad orientada a la realizacion y plenitud del hombre. El
respeto de los elementos esenciales de la dignidad del hombre, como el derecho a la
vida y a la libertad religiosa, es una condicion para la legitimidad moral de toda norma
social y juridica.

Libertad religiosa y respeto reciproco
3. La libertad religiosa esté en el origen de la libertad moral. En efecto, la apertura a la

verdad y al bien, la apertura a Dios, enraizada en la naturaleza humana, confiere a cada
hombre plena dignidad, y es garantia del respeto pleno y reciproco entre las personas.


http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn2#_ftn2
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn3#_ftn3
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn4#_ftn4

Por tanto, la libertad religiosa se ha de entender no sélo como ausencia de coaccion,
sino antes aln como capacidad de ordenar las propias opciones segun la verdad.

Entre libertad y respeto hay un vinculo inseparable; en efecto, «al ejercer sus derechos,
los individuos y grupos sociales estan obligados por la ley moral a tener en cuenta los
derechos de los demé&s y sus deberes con relacion a los otros y al bien comdn de
todos».[5]

Una libertad enemiga o indiferente con respecto a Dios termina por negarse a si misma
y no garantiza el pleno respeto del otro. Una voluntad que se cree radicalmente incapaz
de buscar la verdad y el bien no tiene razones objetivas y motivos para obrar, sino
aquellos que provienen de sus intereses momentaneos y pasajeros; no tiene una
“identidad” que custodiar y construir a través de las opciones verdaderamente libres y
conscientes. No puede, pues, reclamar el respeto por parte de otras “voluntades”, que
también estan desconectadas de su ser mas profundo, y que pueden hacer prevalecer
otras “razones” o incluso ninguna “razén”. La ilusién de encontrar en el relativismo
moral la clave para una pacifica convivencia, es en realidad el origen de la division y
negacion de la dignidad de los seres humanos. Se comprende entonces la necesidad de
reconocer una doble dimension en la unidad de la persona humana: la religiosa y la
social. A este respecto, es inconcebible que los creyentes «tengan que suprimir una
parte de si mismos —su fe- para ser ciudadanos activos. Nunca deberia ser necesario
renegar de Dios para poder gozar de los propios derechos».[6]

La familia, escuela de libertad y de paz

4. Si la libertad religiosa es camino para la paz, la educacién religiosa es una via
privilegiada que capacita a las nuevas generaciones para reconocer en el otro a su propio
hermano o hermana, con quienes camina y colabora para que todos se sientan miembros
vivos de la misma familia humana, de la que ninguno debe ser excluido.

La familia fundada sobre el matrimonio, expresion de la unién intima y de la
complementariedad entre un hombre y una mujer, se inserta en este contexto como la
primera escuela de formacion y crecimiento social, cultural, moral y espiritual de los
hijos, que deberian ver siempre en el padre y la madre el primer testimonio de una vida
orientada a la busqueda de la verdad y al amor de Dios. Los mismos padres deberian
tener la libertad de poder transmitir a los hijos, sin constricciones y con responsabilidad,
su propio patrimonio de fe, valores y cultura. La familia, primera célula de la sociedad
humana, sigue siendo el &mbito primordial de formacién para unas relaciones
armoniosas en todos los d&mbitos de la convivencia humana, nacional e internacional.
Este es el camino que se ha de recorrer con sabiduria para construir un tejido social
solido y solidario, y preparar a los jévenes para que, con un espiritu de comprensién y
de paz, asuman su propia responsabilidad en la vida, en una sociedad libre.

Un patrimonio comun

5. Se puede decir que, entre los derechos y libertades fundamentales enraizados en la
dignidad de la persona, la libertad religiosa goza de un estatuto especial. Cuando se
reconoce la libertad religiosa, la dignidad de la persona humana se respeta en su raiz, y
se refuerzan el ethos y las instituciones de los pueblos. Y viceversa, cuando se niega la
libertad religiosa, cuando se intenta impedir la profesion de la propia religion o fe y


http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn5#_ftn5
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn6#_ftn6

vivir conforme a ellas, se ofende la dignidad humana, a la vez que se amenaza la justicia
y la paz, que se fundan en el recto orden social construido a la luz de la Suma Verdad y
Sumo Bien.

La libertad religiosa significa también, en este sentido, una conquista de progreso
politico y juridico. Es un bien esencial: toda persona ha de poder ejercer libremente el
derecho a profesar y manifestar, individualmente o comunitariamente, la propia religion
o fe, tanto en publico como en privado, por la ensefianza, la practica, las publicaciones,
el culto o la observancia de los ritos. No deberia haber obstaculos si quisiera adherirse
eventualmente a otra religion, o no profesar ninguna. En este &mbito, el ordenamiento
internacional resulta emblematico y es una referencia esencial para los Estados, ya que
no consiente ninguna derogacion de la libertad religiosa, salvo la legitima exigencia del
justo orden publico.[7] El ordenamiento internacional, por tanto, reconoce a los
derechos de naturaleza religiosa el mismo status que el derecho a la vida y a la libertad
personal, como prueba de su pertenencia al ndcleo esencial de los derechos del hombre,
de los derechos universales y naturales que la ley humana jaméas puede negar.

La libertad religiosa no es patrimonio exclusivo de los creyentes, sino de toda la familia
de los pueblos de la tierra. Es un elemento imprescindible de un Estado de derecho; no
se puede negar sin dafiar al mismo tiempo los deméas derechos y libertades
fundamentales, pues es su sintesis y su cumbre. Es un «indicador para verificar el
respeto de todos los demés derechos humanos».[8] Al mismo tiempo que favorece el
ejercicio de las facultades humanas mas especificas, crea las condiciones necesarias
para la realizacion de un desarrollo integral, que concierne de manera unitaria a la
totalidad de la persona en todas sus dimensiones.[9]

La dimension puablica de la religion

6. La libertad religiosa, como toda libertad, aunque proviene de la esfera personal, se
realiza en la relacion con los demas. Una libertad sin relacién no es una libertad
completa. La libertad religiosa no se agota en la simple dimension individual, sino que
se realiza en la propia comunidad y en la sociedad, en coherencia con el ser relacional
de la persona y la naturaleza publica de la religion.

La relacionalidad es un componente decisivo de la libertad religiosa, que impulsa a las
comunidades de los creyentes a practicar la solidaridad con vistas al bien comin. En
esta dimension comunitaria cada persona sigue siendo Unica e irrepetible y, al mismo
tiempo, se completa y realiza plenamente.

Es innegable la aportacion que las comunidades religiosas dan a la sociedad. Son
muchas las instituciones caritativas y culturales que dan testimonio del papel
constructivo de los creyentes en la vida social. Mas importante ain es la contribucion
ética de la religion en el &mbito politico. No se la deberia marginar o prohibir, sino
considerarla como una aportacion valida para la promocion del bien comdn. En esta
perspectiva, hay que mencionar la dimensién religiosa de la cultura, que a lo largo de
los siglos se ha forjado gracias a la contribucion social y, sobre todo, ética de la religion.
Esa dimension no constituye de ninguna manera una discriminacion para los que no
participan de la creencia, sino que mas bien refuerza la cohesion social, la integracion y
la solidaridad.


http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn7#_ftn7
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn8#_ftn8
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn9#_ftn9

La libertad religiosa, fuerza  de libertad 'y de civilizacién:
los peligros de su instrumentalizacién

7. La instrumentalizacion de la libertad religiosa para enmascarar intereses ocultos,
como por ejemplo la subversién del orden constituido, la acumulacion de recursos o la
retencion del poder por parte de un grupo, puede provocar dafios enormes a la
sociedad. El fanatismo, el fundamentalismo, las practicas contrarias a la dignidad
humana, nunca se pueden justificar y mucho menos si se realizan en nombre de la
religion. La profesion de una religion no se puede instrumentalizar ni imponer por la
fuerza. Es necesario, entonces, que los Estados y las diferentes comunidades humanas
no olviden nunca que la libertad religiosa es condicion para la busqueda de la verdad y
que la verdad no se impone con la violencia sino por «la fuerza de la misma
verdad».[10] En este sentido, la religion es una fuerza positiva y promotora de la
construccion de la sociedad civil y politica.

¢Cémo negar la aportacion de las grandes religiones del mundo al desarrollo de la
civilizacion? La busqueda sincera de Dios ha llevado a un mayor respeto de la dignidad
del hombre. Las comunidades cristianas, con su patrimonio de valores y principios, han
contribuido mucho a que las personas y los pueblos hayan tomado conciencia de su
propia identidad y dignidad, asi como a la conquista de instituciones democraticas y a la
afirmacion de los derechos del hombre con sus respectivas obligaciones.

También hoy, en una sociedad cada vez més globalizada, los cristianos estan llamados a
dar su aportacion preciosa al fatigoso y apasionante compromiso por la justicia, al
desarrollo humano integral y a la recta ordenacién de las realidades humanas, no sélo
con un compromiso civil, econémico y politico responsable, sino también con el
testimonio de su propia fe y caridad. La exclusion de la religion de la vida publica, priva
a ésta de un espacio vital que abre a la trascendencia. Sin esta experiencia primaria
resulta dificil orientar la sociedad hacia principios éticos universales, asi como al
establecimiento de ordenamientos nacionales e internacionales en que los derechos y
libertades fundamentales puedan ser reconocidos y realizados plenamente, conforme a
lo propuesto en los objetivos de la Declaracion Universal de los derechos del
hombre de 1948, aln hoy por desgracia incumplidos o negados.

Una cuestion de justicia y de civilizacion:
el fundamentalismo y la hostilidad contra los creyentes comprometen la laicidad
positiva de los Estados

8. La misma determinacion con la que se condenan todas las formas de fanatismo y
fundamentalismo religioso ha de animar la oposicion a todas las formas de hostilidad
contra la religién, que limitan el papel publico de los creyentes en la vida civil y politica.

No se ha de olvidar que el fundamentalismo religioso y el laicismo son formas
especulares y extremas de rechazo del legitimo pluralismo y del principio de laicidad.
En efecto, ambos absolutizan una vision reductiva y parcial de la persona humana,
favoreciendo, en el primer caso, formas de integrismo religioso y, en el segundo, de
racionalismo. La sociedad que quiere imponer o, al contrario, negar la religion con la
violencia, es injusta con la persona y con Dios, pero también consigo misma. Dios
Ilama a si a la humanidad con un designio de amor que, implicando a toda la persona
en su dimension natural y espiritual, reclama una correspondencia en términos de


http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn10#_ftn10

libertad y responsabilidad, con todo el corazon y el propio ser, individual y comunitario.
Por tanto, también la sociedad, en cuanto expresion de la persona y del conjunto de sus
dimensiones constitutivas, debe vivir y organizarse de tal manera que favorezca la
apertura a la trascendencia. Por eso, las leyes y las instituciones de una sociedad no se
pueden configurar ignorando la dimension religiosa de los ciudadanos, o de manera que
prescinda totalmente de ella. A traves de la accion democratica de ciudadanos
conscientes de su alta vocacion, se han de conmensurar con el ser de la persona, para
poder secundarlo en su dimension religiosa. Al no ser ésta una creacién del Estado, no
puede ser manipulada, sino que mas bien debe reconocerla y respetarla.

El ordenamiento juridico en todos los niveles, nacional e internacional, cuando
consiente o tolera el fanatismo religioso o antirreligioso, no cumple con su misién, que
consiste en la tutela y promocion de la justicia y el derecho de cada uno. Estas Gltimas
no pueden quedar al arbitrio del legislador o de la mayoria porque, como ya ensefiaba
Ciceron, la justicia consiste en algo méas que un mero acto productor de la ley y su
aplicacion. Implica el reconocimiento de la dignidad de cada uno,[11] la cual, sin
libertad religiosa garantizada y vivida en su esencia, resulta mutilada y vejada, expuesta
al peligro de caer en el predominio de los idolos, de bienes relativos transformados en
absolutos. Todo esto expone a la sociedad al riesgo de totalitarismos politicos e
ideoldgicos, que enfatizan el poder publico, mientras se menoscaba y coarta la libertad
de conciencia, de pensamiento y de religion, como si fueran rivales.

Dialogo entre instituciones civiles y religiosas

9. El patrimonio de principios y valores expresados en una religiosidad auténtica es una
riqueza para los pueblos y su ethos. Se dirige directamente a la conciencia y a la razon
de los hombres y mujeres, recuerda el imperativo de la conversion moral, motiva el
cultivo y la practica de las virtudes y la cercania hacia los demas con amor, bajo el signo
de la fraternidad, como miembros de la gran familia humana.[12]

La dimension publica de la religion ha de ser siempre reconocida, respetando la laicidad
positiva de las instituciones estatales. Para dicho fin, es fundamental un sano dialogo
entre las instituciones civiles y las religiosas para el desarrollo integral de la persona
humana y la armonia de la sociedad.

Vivir en el amor y en la verdad

10. En un mundo globalizado, caracterizado por sociedades cada vez mas multiétnicas y
multiconfesionales, las grandes religiones pueden constituir un importante factor de
unidad y de paz para la familia humana. Sobre la base de las respectivas convicciones
religiosas y de la busqueda racional del bien comdn, sus seguidores estan llamados a
vivir con responsabilidad su propio compromiso en un contexto de libertad religiosa. En
las diversas culturas religiosas, a la vez que se debe rechazar todo aquello que va contra
la dignidad del hombre y la mujer, se ha de tener en cuenta lo que resulta positivo para
la convivencia civil.

El espacio publico, que la comunidad internacional pone a disposicion de las religiones
y su propuesta de “vida buena”, favorece el surgir de un criterio compartido de verdad y
de bien, y de un consenso moral, fundamentales para una convivencia justa y pacifica.
Los lideres de las grandes religiones, por su papel, su influencia y su autoridad en las


http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn11#_ftn11
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn12#_ftn12

propias comunidades, son los primeros en ser llamados a vivir en el respeto reciproco y
en el dialogo.

Los cristianos, por su parte, estan llamados por la misma fe en Dios, Padre del Sefior
Jesucristo, a vivir como hermanos que se encuentran en la Iglesia y colaboran en la
edificacion de un mundo en el que las personas y los pueblos «no haran dafio ni estrago
[...], porque esta lleno el pais de la ciencia del Sefior, como las aguas colman el mar»
(Is 11, 9).

El didlogo como busqueda en comun

11. El dialogo entre los seguidores de las diferentes religiones constituye para la Iglesia
un instrumento importante para colaborar con todas las comunidades religiosas al bien
comdn. La Iglesia no rechaza nada de lo que en las diversas religiones es verdadero y
santo. «Considera con sincero respeto los modos de obrar y de vivir, los preceptos y
doctrinas que, aunque discrepen mucho de los que ella mantiene y propone, no pocas
veces reflejan, sin embargo, un destello de aquella Verdad que ilumina a todos los
hombres».[13]

Con eso no se quiere sefialar el camino del relativismo o del sincretismo religioso. La
Iglesia, en efecto, «anuncia y tiene la obligacion de anunciar sin cesar a Cristo, que es
“camino, verdad y vida” (Jn 14, 6), en quien los hombres encuentran la plenitud de la
vida religiosa, en quien Dios reconcilié consigo todas las cosas».[14] Sin embargo, esto
no excluye el diadlogo y la busqueda comun de la verdad en los diferentes ambitos
vitales, pues, como afirma a menudo santo Tomas, «toda verdad, independientemente
de quien la diga, viene del Espiritu Santo».[15]

En el afio 2011 se cumplira el 25 aniversario de la Jornada mundial de oracién por la
paz, que fue convocada en Asis por el Venerable Juan Pablo II, en 1986. En dicha
ocasion, los lideres de las grandes religiones del mundo testimoniaron que las religiones
son un factor de union y de paz, no de divisiéon y de conflicto. El recuerdo de aquella
experiencia es un motivo de esperanza en un futuro en el que todos los creyentes se
sientan y sean auténticos trabajadores por la justicia y la paz.

Verdad moral en la politica y en la diplomacia

12. La politica y la diplomacia deberian contemplar el patrimonio moral y espiritual que
ofrecen las grandes religiones del mundo, para reconocer y afirmar aquellas verdades,
principios y valores universales que no pueden negarse sin negar la dignidad de la
persona humana. Pero, ¢que significa, de manera practica, promover la verdad moral en
el mundo de la politica y de la diplomacia? Significa actuar de manera responsable
sobre la base del conocimiento objetivo e integro de los hechos; quiere decir
desarticular aquellas ideologias politicas que terminan por suplantar la verdad y la
dignidad humana, y promueven falsos valores con el pretexto de la paz, el desarrollo y
los derechos humanos; significa favorecer un compromiso constante para fundar la ley
positiva sobre los principios de la ley natural.[16] Todo esto es necesario y coherente
con el respeto de la dignidad y el valor de la persona humana, ratificado por los Pueblos
de la tierra en la Carta de la Organizacion de las Naciones Unidas de 1945, que
presenta valores y principios morales universales como referencia para las normas,
instituciones y sistemas de convivencia en el ambito nacional e internacional.


http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn13#_ftn13
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn14#_ftn14
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn15#_ftn15
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn16#_ftn16

Mas alla del odio y el prejuicio

13. A pesar de las ensefianzas de la historia y el esfuerzo de los Estados, las
Organizaciones internacionales a nivel mundial y local, de las Organizaciones no
gubernamentales y de todos los hombres y mujeres de buena voluntad, que cada dia se
esfuerzan por tutelar los derechos y libertades fundamentales, se siguen constatando en
el mundo persecuciones, discriminaciones, actos de violencia y de intolerancia por
motivos religiosos. Particularmente en Asia y Africa, las victimas son principalmente
miembros de las minorias religiosas, a los que se les impide profesar libremente o
cambiar la propia religion a traves de la intimidacion y la violacion de los derechos, de
las libertades fundamentales y de los bienes esenciales, llegando incluso a la privacion
de la libertad personal o de la misma vida.

Como ya he afirmado, se dan también formas mas sofisticadas de hostilidad contra la
religion, que en los Paises occidentales se expresan a veces renegando de la historia y de
los simbolos religiosos, en los que se reflejan la identidad y la cultura de la mayoria de
los ciudadanos. Son formas que fomentan a menudo el odio y el prejuicio, y no
coinciden con una visién serena y equilibrada del pluralismo y la laicidad de las
instituciones, ademas del riesgo para las nuevas generaciones de perder el contacto con
el precioso patrimonio espiritual de sus Paises.

La defensa de la religion pasa a través de la defensa de los derechos y de las libertades
de las comunidades religiosas. Que los lideres de las grandes religiones del mundo y los
responsables de las naciones, renueven el compromiso por la promocién y tutela de la
libertad religiosa, en particular, por la defensa de las minorias religiosas, que no
constituyen una amenaza contra la identidad de la mayoria, sino que, por el contrario,
son una oportunidad para el dialogo y el reciproco enriquecimiento cultural. Su defensa
representa la manera ideal para consolidar el espiritu de benevolencia, de apertura y de
reciprocidad con el que se tutelan los derechos y libertades fundamentales en todas las
areas y regiones del mundo.

La libertad religiosa en el mundo

14. Por dltimo, me dirijo a las comunidades cristianas que sufren persecuciones,
discriminaciones, actos de violencia e intolerancia, en particular en Asia, en Africa, en
Oriente Medio y especialmente en Tierra Santa, lugar elegido y bendecido por Dios. A
la vez que les renuevo mi afecto paterno y les aseguro mi oracién, pido a todos los
responsables que actlen prontamente para poner fin a todo atropello contra los
cristianos que viven en esas regiones. Que los discipulos de Cristo no se desanimen ante
las adversidades actuales, porque el testimonio del Evangelio es y sera siempre un signo
de contradiccion.

Meditemos en nuestro corazon las palabras del Sefior Jesus: «Dichosos los que lloran,
porgue ellos seran consolados. Dichosos los que tienen hambre y sed de la justicia,
porque ellos quedardn saciados [...]. Dichosos vosotros cuando os insulten y os
persigan y os calumnien de cualquier modo por mi causa. Estad alegres y contentos,
porque vuestra recompensa sera grande en el cielo» (Mt 5, 5-12). Renovemos, pues, «el
compromiso de indulgencia y de perddn que hemos adquirido, y que invocamos en el
Pater Noster, al poner nosotros mismos la condicion y la medida de la misericordia que
deseamos obtener: “Y perdonanos nuestras deudas, asi como nosotros perdonamos a



nuestros deudores” (Mt 6, 12)».[17] La violencia no se vence con la violencia. Que
nuestro grito de dolor vaya siempre acompariado por la fe, la esperanza y el testimonio
del amor de Dios. Expreso también mi deseo de que en Occidente, especialmente en
Europa, cesen la hostilidad y los prejuicios contra los cristianos, por el simple hecho de
que intentan orientar su vida en coherencia con los valores y principios contenidos en el
Evangelio. Que Europa sepa més bien reconciliarse con sus propias raices cristianas,
que son fundamentales para comprender el papel que ha tenido, que tiene y que quiere
tener en la historia; de esta manera, sabré experimentar la justicia, la concordia y la paz,
cultivando un sincero didlogo con todos los pueblos.

La libertad religiosa, camino para la paz

15. El mundo tiene necesidad de Dios. Tiene necesidad de valores éticos y espirituales,
universales y compartidos, y la religion puede contribuir de manera preciosa a su
busqueda, para la construccion de un orden social justo y pacifico, a nivel nacional e
internacional.

La paz es un don de Dios y al mismo tiempo un proyecto que realizar, pero que nunca
se cumplira totalmente. Una sociedad reconciliada con Dios esta mas cerca de la paz,
que no es la simple ausencia de la guerra, ni el mero fruto del predominio militar o
econdémico, ni mucho menos de astucias engafiosas o de habiles manipulaciones. La paz,
por el contrario, es el resultado de un proceso de purificacion y elevacion cultural, moral
y espiritual de cada persona y cada pueblo, en el que la dignidad humana es respetada
plenamente. Invito a todos los que desean ser constructores de paz, y sobre todo a los
jévenes, a escuchar la propia voz interior, para encontrar en Dios referencia segura para
la conquista de una auténtica libertad, la fuerza inagotable para orientar el mundo con
un espiritu nuevo, capaz de no repetir los errores del pasado. Como ensefia el Siervo de
Dios Pablo VI, a cuya sabiduria y clarividencia se debe la institucion de la Jornada
Mundial de la Paz: «Ante todo, hay que dar a la Paz otras armas que no sean las
destinadas a matar y a exterminar a la humanidad. Son necesarias, sobre todo, las armas
morales, que den fuerza y prestigio al derecho internacional; primeramente, la de
observar los pactos».[18] La libertad religiosa es un arma auténtica de la paz, con una
mision historica y profética. En efecto, ella valoriza y hace fructificar las mas profundas
cualidades y potencialidades de la persona humana, capaces de cambiar y mejorar el
mundo. Ella permite alimentar la esperanza en un futuro de justicia y paz, también ante
las graves injusticias y miserias materiales y morales. Que todos los hombres y las
sociedades, en todos los ambitos y angulos de la Tierra, puedan experimentar pronto la
libertad religiosa, camino para la paz.

Vaticano, 8 de diciembre de 2010

BENEDICTUS PP XVI

[1] Cf. Carta Enc. Caritas in veritate, 29.55-57.

[2] Cf. Conc. Ecum. Vat. 1, Decl. Dignitatis humanae, sobre la libertad religiosa, 2

[3] Cf. Cart. enc. Caritas in veritate, 78.



http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn17#_ftn17
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn18#_ftn18
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref1#_ftnref1
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_sp.html
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref2#_ftnref2
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651207_dignitatis-humanae_sp.html
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref3#_ftnref3
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_sp.html#78

[4] Cf. Conc. Ecum. Vat. Il, Decl. Nostra aetate, sobre las relaciones de la Iglesia con las
religiones no cristianas, 1.

[5] Ibid., Decl. Dignitatis humanae, sobre la libertad religiosa, 7

[6] Discurso a la Asamblea General de la Organizacion de las Naciones Unidas (18 abril 2008);
AAS 100 (2008), 337.

[7] Cf. Conc. Ecum. Vat. I, Decl. Dignitatis humanae, sobre la libertad religiosa, 2

[8] Juan Pablo Il, Discurso a la Asamblea de la Organizacién para la seguridad y la
cooperacion en Europa (OSCE), (10 octubre 2003), 1: AAS 96 (2004), 111.

[9] Cf. Carta Enc. Caritas in veritate, 11.

[10] Cf. Conc. Ecum. Vat. 11, Decl. Dignitatis humanae, sobre la libertad religiosa, 1

[11] Cf. Cicerdn, De inventione, Il, 160.

[12] Cf. Discurso a los Representantes de otras Religiones del Reino Unido (17 septiembre
2010): L Osservatore Romano (18 settembre 2010), 12.

[13] Conc. Ecum. Vat. Il, Decl. Nostra aetate, sobre las relaciones de la Iglesia con las
religiones no cristianas, 2

[14] Ibid.

[15] Super evangelium Joannis, I, 3.

[16] Cf. Discurso a las Autoridades civiles y al Cuerpo diplomético en Chipre (5 junio 2010):
L’Osservatore Romano, ed. en lengua espafiola, 13 junio 2010, 6; Comision Teoldgica
Internacional, En busca de una ética universal: nueva mirada sobre la ley natural, Ciudad del
Vaticano 2009.

[17] Pablo VI, Mensaje para la Jornada Mundial de la Paz 1976: AAS 67 (1975), 671.

[18] Ibid., 668.

© Copyright 2010 - Libreria Editrice Vaticana


http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref4#_ftnref4
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_sp.html
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref5#_ftnref5
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651207_dignitatis-humanae_sp.html
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref6#_ftnref6
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2008/april/documents/hf_ben-xvi_spe_20080418_un-visit_sp.html
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2008/april/documents/hf_ben-xvi_spe_20080418_un-visit_sp.html
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref7#_ftnref7
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651207_dignitatis-humanae_sp.html
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref8#_ftnref8
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/2003/october/documents/hf_jp-ii_spe_20031010_osce_sp.html
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/2003/october/documents/hf_jp-ii_spe_20031010_osce_sp.html
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref9#_ftnref9
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_sp.html#11
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref10#_ftnref10
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651207_dignitatis-humanae_sp.html
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref11#_ftnref11
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref12#_ftnref12
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2010/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20100917_altre-religioni_sp.html
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2010/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20100917_altre-religioni_sp.html
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref13#_ftnref13
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_sp.html
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref14#_ftnref14
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref15#_ftnref15
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref16#_ftnref16
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2010/june/documents/hf_ben-xvi_spe_20100605_autorita-civili_sp.html
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref17#_ftnref17
http://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/messages/peace/documents/hf_p-vi_mes_19751018_ix-world-day-for-peace_it.html
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref18#_ftnref18

