
 

MENSAJE DE SU SANTIDAD 

BENEDICTO XVI 

PARA LA CELEBRACIÓN DE LA  

XLIV JORNADA MUNDIAL DE LA PAZ 

1 DE ENERO DE 2011 

  

LA LIBERTAD RELIGIOSA, CAMINO PARA LA PAZ 

1. Al comienzo de un nuevo año deseo hacer llegar a todos mi felicitación; es un deseo 

de serenidad y de prosperidad, pero sobre todo de paz. El año que termina también ha 

estado marcado lamentablemente por persecuciones, discriminaciones, por terribles 

actos de violencia y de intolerancia religiosa. 

Pienso de modo particular en la querida tierra de Iraq, que en su camino hacia la 

deseada estabilidad y reconciliación sigue siendo escenario de violencias y atentados. 

Vienen a la memoria los recientes sufrimientos de la comunidad cristiana, y de modo 

especial el vil ataque contra la catedral sirio-católica Nuestra Señora del Perpetuo 

Socorro, de Bagdad, en la que el 31 de octubre pasado fueron asesinados dos sacerdotes 

y más de cincuenta fieles, mientras estaban reunidos para la celebración de la Santa 

Misa. En los días siguientes se han sucedido otros ataques, también a casas privadas, 

provocando miedo en la comunidad cristiana y el deseo en muchos de sus miembros de 

emigrar para encontrar mejores condiciones de vida. Deseo manifestarles mi cercanía, 

así como la de toda la Iglesia, y que se ha expresado de una manera concreta en la 

reciente Asamblea Especial para Medio Oriente del Sínodo de los Obispos. Ésta ha 

dirigido una palabra de aliento a las comunidades católicas en Iraq y en Medio Oriente 

para vivir la comunión y seguir dando en aquellas tierras un testimonio valiente de fe. 

Agradezco vivamente a los Gobiernos que se esfuerzan por aliviar los sufrimientos de 

estos hermanos en humanidad, e invito a los Católicos a rezar por sus hermanos en la fe, 

que sufren violencias e intolerancias, y a ser solidarios con ellos. En este contexto, 

siento muy viva la necesidad de compartir con vosotros algunas reflexiones sobre la 

libertad religiosa, camino para la paz. En efecto, se puede constatar con dolor que en 

algunas regiones del mundo la profesión y expresión de la propia religión comporta un 

riesgo para la vida y la libertad personal. En otras regiones, se dan formas más 

silenciosas y sofisticadas de prejuicio y de oposición hacia los creyentes y los símbolos 

religiosos. Los cristianos son actualmente el grupo religioso que sufre el mayor número 

de persecuciones a causa de su fe. Muchos sufren cada día ofensas y viven 

frecuentemente con miedo por su búsqueda de la verdad, su fe en Jesucristo y por su 

sincero llamamiento a que se reconozca la libertad religiosa. Todo esto no se puede 

aceptar, porque constituye una ofensa a Dios y a la dignidad humana; además es una 

amenaza a la seguridad y a la paz, e impide la realización de un auténtico desarrollo 

humano integral.[1] 

En efecto, en la libertad religiosa se expresa la especificidad de la persona humana, por 

la que puede ordenar la propia vida personal y social a Dios, a cuya luz se comprende 

http://www.vatican.va/roman_curia/synod/index_sp.htm#Asamblea_especial_para_Oriente_Medio
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn1#_ftn1


plenamente la identidad, el sentido y el fin de la persona. Negar o limitar de manera 

arbitraria esa libertad, significa cultivar una visión reductiva de la persona humana, 

oscurecer el papel público de la religión; significa generar una sociedad injusta, que no 

se ajusta a la verdadera naturaleza de la persona humana; significa hacer imposible la 

afirmación de una paz auténtica y estable para toda la familia humana. 

Por tanto, exhorto a los hombres y mujeres de buena voluntad a renovar su compromiso 

por la construcción de un mundo en el que todos puedan profesar libremente su religión 

o su fe, y vivir su amor a Dios con todo el corazón, con toda el alma y con toda la mente 

(cf. Mt 22, 37). Éste es el sentimiento que inspira y guía el Mensaje para la XLIV 

Jornada Mundial de la Paz, dedicado al tema: La libertad religiosa, camino para la paz. 

Derecho sagrado a la vida y a una vida espiritual 

2. El derecho a la libertad religiosa se funda en la misma dignidad de la persona 

humana,[2] cuya naturaleza trascendente no se puede ignorar o descuidar. Dios creó al 

hombre y a la mujer a su imagen y semejanza (cf. Gn 1, 27). Por eso, toda persona es 

titular del derecho sagrado a una vida íntegra, también desde el punto de vista espiritual. 

Si no se reconoce su propio ser espiritual, sin la apertura a la trascendencia, la persona 

humana se repliega sobre sí misma, no logra encontrar respuestas a los interrogantes de 

su corazón sobre el sentido de la vida, ni conquistar valores y principios éticos 

duraderos, y tampoco consigue siquiera experimentar una auténtica libertad y 

desarrollar una sociedad justa.[3] 

La Sagrada Escritura, en sintonía con nuestra propia experiencia, revela el valor 

profundo de la dignidad humana: «Cuando contemplo el cielo, obra de tus dedos, la 

luna y las estrellas que has creado, ¿qué es el hombre, para que te acuerdes de él, el ser 

humano, para darle poder? Lo hiciste poco inferior a los ángeles, lo coronaste de gloria 

y dignidad, le diste el mando sobre las obras de tus manos, todo lo sometiste bajo sus 

pies» (Sal 8, 4-7). 

Ante la sublime realidad de la naturaleza humana, podemos experimentar el mismo 

asombro del salmista. Ella se manifiesta como apertura al Misterio, como capacidad de 

interrogarse en profundidad sobre sí mismo y sobre el origen del universo, como íntima 

resonancia del Amor supremo de Dios, principio y fin de todas las cosas, de cada 

persona y de los pueblos.[4] La dignidad trascendente de la persona es un valor esencial 

de la sabiduría judeo-cristiana, pero, gracias a la razón, puede ser reconocida por todos. 

Esta dignidad, entendida como capacidad de trascender la propia materialidad y buscar 

la verdad, ha de ser reconocida como un bien universal, indispensable para la 

construcción de una sociedad orientada a la realización y plenitud del hombre. El 

respeto de los elementos esenciales de la dignidad del hombre, como el derecho a la 

vida y a la libertad religiosa, es una condición para la legitimidad moral de toda norma 

social y jurídica. 

Libertad religiosa y respeto recíproco 

3. La libertad religiosa está en el origen de la libertad moral. En efecto, la apertura a la 

verdad y al bien, la apertura a Dios, enraizada en la naturaleza humana, confiere a cada 

hombre plena dignidad, y es garantía del respeto pleno y recíproco entre las personas. 

http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn2#_ftn2
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn3#_ftn3
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn4#_ftn4


Por tanto, la libertad religiosa se ha de entender no sólo como ausencia de coacción, 

sino antes aún como capacidad de ordenar las propias opciones según la verdad. 

Entre libertad y respeto hay un vínculo inseparable; en efecto, «al ejercer sus derechos, 

los individuos y grupos sociales están obligados por la ley moral a tener en cuenta los 

derechos de los demás y sus deberes con relación a los otros y al bien común de 

todos».[5] 

Una libertad enemiga o indiferente con respecto a Dios termina por negarse a sí misma 

y no garantiza el pleno respeto del otro. Una voluntad que se cree radicalmente incapaz 

de buscar la verdad y el bien no tiene razones objetivas y motivos para obrar, sino 

aquellos que provienen de sus intereses momentáneos y pasajeros; no tiene una 

“identidad” que custodiar y construir a través de las opciones verdaderamente libres y 

conscientes. No puede, pues, reclamar el respeto por parte de otras “voluntades”, que 

también están desconectadas de su ser más profundo, y que pueden hacer prevalecer 

otras “razones” o incluso ninguna “razón”. La ilusión de encontrar en el relativismo 

moral la clave para una pacífica convivencia, es en realidad el origen de la división y 

negación de la dignidad de los seres humanos. Se comprende entonces la necesidad de 

reconocer una doble dimensión en la unidad de la persona humana: la religiosa y la 

social. A este respecto, es inconcebible que los creyentes «tengan que suprimir una 

parte de sí mismos –su fe- para ser ciudadanos activos. Nunca debería ser necesario 

renegar de Dios para poder gozar de los propios derechos».[6] 

La familia, escuela de libertad y de paz 

4. Si la libertad religiosa es camino para la paz, la educación religiosa es una vía 

privilegiada que capacita a las nuevas generaciones para reconocer en el otro a su propio 

hermano o hermana, con quienes camina y colabora para que todos se sientan miembros 

vivos de la misma familia humana, de la que ninguno debe ser excluido. 

La familia fundada sobre el matrimonio, expresión de la unión íntima y de la 

complementariedad entre un hombre y una mujer, se inserta en este contexto como la 

primera escuela de formación y crecimiento social, cultural, moral y espiritual de los 

hijos, que deberían ver siempre en el padre y la madre el primer testimonio de una vida 

orientada a la búsqueda de la verdad y al amor de Dios. Los mismos padres deberían 

tener la libertad de poder transmitir a los hijos, sin constricciones y con responsabilidad, 

su propio patrimonio de fe, valores y cultura. La familia, primera célula de la sociedad 

humana, sigue siendo el ámbito primordial de formación para unas relaciones 

armoniosas en todos los ámbitos de la convivencia humana, nacional e internacional. 

Éste es el camino que se ha de recorrer con sabiduría para construir un tejido social 

sólido y solidario, y preparar a los jóvenes para que, con un espíritu de comprensión y 

de paz, asuman su propia responsabilidad en la vida, en una sociedad libre. 

Un patrimonio común 

5. Se puede decir que, entre los derechos y libertades fundamentales enraizados en la 

dignidad de la persona, la libertad religiosa goza de un estatuto especial. Cuando se 

reconoce la libertad religiosa, la dignidad de la persona humana se respeta en su raíz, y 

se refuerzan el ethos y las instituciones de los pueblos. Y viceversa, cuando se niega la 

libertad religiosa, cuando se intenta impedir la profesión de la propia religión o fe y 

http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn5#_ftn5
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn6#_ftn6


vivir conforme a ellas, se ofende la dignidad humana, a la vez que se amenaza la justicia 

y la paz, que se fundan en el recto orden social construido a la luz de la Suma Verdad y 

Sumo Bien. 

La libertad religiosa significa también, en este sentido, una conquista de progreso 

político y jurídico. Es un bien esencial: toda persona ha de poder ejercer libremente el 

derecho a profesar y manifestar, individualmente o comunitariamente, la propia religión 

o fe, tanto en público como en privado, por la enseñanza, la práctica, las publicaciones, 

el culto o la observancia de los ritos. No debería haber obstáculos si quisiera adherirse 

eventualmente a otra religión, o no profesar ninguna. En este ámbito, el ordenamiento 

internacional resulta emblemático y es una referencia esencial para los Estados, ya que 

no consiente ninguna derogación de la libertad religiosa, salvo la legítima exigencia del 

justo orden público.[7] El ordenamiento internacional, por tanto, reconoce a los 

derechos de naturaleza religiosa el mismo status que el derecho a la vida y a la libertad 

personal, como prueba de su pertenencia al núcleo esencial de los derechos del hombre, 

de los derechos universales y naturales que la ley humana jamás puede negar. 

La libertad religiosa no es patrimonio exclusivo de los creyentes, sino de toda la familia 

de los pueblos de la tierra. Es un elemento imprescindible de un Estado de derecho; no 

se puede negar sin dañar al mismo tiempo los demás derechos y libertades 

fundamentales, pues es su síntesis y su cumbre. Es un «indicador para verificar el 

respeto de todos los demás derechos humanos».[8] Al mismo tiempo que favorece el 

ejercicio de las facultades humanas más específicas, crea las condiciones necesarias 

para la realización de un desarrollo integral, que concierne de manera unitaria a la 

totalidad de la persona en todas sus dimensiones.[9] 

La dimensión pública de la religión 

6. La libertad religiosa, como toda libertad, aunque proviene de la esfera personal, se 

realiza en la relación con los demás. Una libertad sin relación no es una libertad 

completa. La libertad religiosa no se agota en la simple dimensión individual, sino que 

se realiza en la propia comunidad y en la sociedad, en coherencia con el ser relacional 

de la persona y la naturaleza pública de la religión. 

La relacionalidad es un componente decisivo de la libertad religiosa, que impulsa a las 

comunidades de los creyentes a practicar la solidaridad con vistas al bien común. En 

esta dimensión comunitaria cada persona sigue siendo única e irrepetible y, al mismo 

tiempo, se completa y realiza plenamente. 

Es innegable la aportación que las comunidades religiosas dan a la sociedad. Son 

muchas las instituciones caritativas y culturales que dan testimonio del papel 

constructivo de los creyentes en la vida social. Más importante aún es la contribución 

ética de la religión en el ámbito político. No se la debería marginar o prohibir, sino 

considerarla como una aportación válida para la promoción del bien común. En esta 

perspectiva, hay que mencionar la dimensión religiosa de la cultura, que a lo largo de 

los siglos se ha forjado gracias a la contribución social y, sobre todo, ética de la religión. 

Esa dimensión no constituye de ninguna manera una discriminación para los que no 

participan de la creencia, sino que más bien refuerza la cohesión social, la integración y 

la solidaridad. 

http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn7#_ftn7
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn8#_ftn8
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn9#_ftn9


La libertad religiosa, fuerza de libertad y de civilización: 

los peligros de su instrumentalización 

7. La instrumentalización de la libertad religiosa para enmascarar intereses ocultos, 

como por ejemplo la subversión del orden constituido, la acumulación de recursos o la 

retención del poder por parte de un grupo, puede provocar daños enormes a la 

sociedad. El fanatismo, el fundamentalismo, las prácticas contrarias a la dignidad 

humana, nunca se pueden justificar y mucho menos si se realizan en nombre de la 

religión. La profesión de una religión no se puede instrumentalizar ni imponer por la 

fuerza. Es necesario, entonces, que los Estados y las diferentes comunidades humanas 

no olviden nunca que la libertad religiosa es condición para la búsqueda de la verdad y 

que la verdad no se impone con la violencia sino por «la fuerza de la misma 

verdad».[10] En este sentido, la religión es una fuerza positiva y promotora de la 

construcción de la sociedad civil y política. 

¿Cómo negar la aportación de las grandes religiones del mundo al desarrollo de la 

civilización? La búsqueda sincera de Dios ha llevado a un mayor respeto de la dignidad 

del hombre. Las comunidades cristianas, con su patrimonio de valores y principios, han 

contribuido mucho a que las personas y los pueblos hayan tomado conciencia de su 

propia identidad y dignidad, así como a la conquista de instituciones democráticas y a la 

afirmación de los derechos del hombre con sus respectivas obligaciones. 

También hoy, en una sociedad cada vez más globalizada, los cristianos están llamados a 

dar su aportación preciosa al fatigoso y apasionante compromiso por la justicia, al 

desarrollo humano integral y a la recta ordenación de las realidades humanas, no sólo 

con un compromiso civil, económico y político responsable, sino también con el 

testimonio de su propia fe y caridad. La exclusión de la religión de la vida pública, priva 

a ésta de un espacio vital que abre a la trascendencia. Sin esta experiencia primaria 

resulta difícil orientar la sociedad hacia principios éticos universales, así como al 

establecimiento de ordenamientos nacionales e internacionales en que los derechos y 

libertades fundamentales puedan ser reconocidos y realizados plenamente, conforme a 

lo propuesto en los objetivos de la Declaración Universal de los derechos del 

hombre de 1948, aún hoy por desgracia incumplidos o negados. 

Una cuestión de justicia y de civilización: 

el fundamentalismo y la hostilidad contra los creyentes comprometen la laicidad 

positiva de los Estados 

8. La misma determinación con la que se condenan todas las formas de fanatismo y 

fundamentalismo religioso ha de animar la oposición a todas las formas de hostilidad 

contra la religión, que limitan el papel público de los creyentes en la vida civil y política. 

No se ha de olvidar que el fundamentalismo religioso y el laicismo son formas 

especulares y extremas de rechazo del legítimo pluralismo y del principio de laicidad. 

En efecto, ambos absolutizan una visión reductiva y parcial de la persona humana, 

favoreciendo, en el primer caso, formas de integrismo religioso y, en el segundo, de 

racionalismo. La sociedad que quiere imponer o, al contrario, negar la religión con la 

violencia, es injusta con la persona y con Dios, pero también consigo misma. Dios 

llama a sí a la humanidad con un designio de amor que, implicando a toda la persona 

en su dimensión natural y espiritual, reclama una correspondencia en términos de 

http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn10#_ftn10


libertad y responsabilidad, con todo el corazón y el propio ser, individual y comunitario. 

Por tanto, también la sociedad, en cuanto expresión de la persona y del conjunto de sus 

dimensiones constitutivas, debe vivir y organizarse de tal manera que favorezca la 

apertura a la trascendencia. Por eso, las leyes y las instituciones de una sociedad no se 

pueden configurar ignorando la dimensión religiosa de los ciudadanos, o de manera que 

prescinda totalmente de ella. A través de la acción democrática de ciudadanos 

conscientes de su alta vocación, se han de conmensurar con el ser de la persona, para 

poder secundarlo en su dimensión religiosa. Al no ser ésta una creación del Estado, no 

puede ser manipulada, sino que más bien debe reconocerla y respetarla. 

El ordenamiento jurídico en todos los niveles, nacional e internacional, cuando 

consiente o tolera el fanatismo religioso o antirreligioso, no cumple con su misión, que 

consiste en la tutela y promoción de la justicia y el derecho de cada uno. Éstas últimas 

no pueden quedar al arbitrio del legislador o de la mayoría porque, como ya enseñaba 

Cicerón, la justicia consiste en algo más que un mero acto productor de la ley y su 

aplicación. Implica el reconocimiento de la dignidad de cada uno,[11] la cual, sin 

libertad religiosa garantizada y vivida en su esencia, resulta mutilada y vejada, expuesta 

al peligro de caer en el predominio de los ídolos, de bienes relativos transformados en 

absolutos. Todo esto expone a la sociedad al riesgo de totalitarismos políticos e 

ideológicos, que enfatizan el poder público, mientras se menoscaba y coarta la libertad 

de conciencia, de pensamiento y de religión, como si fueran rivales. 

Diálogo entre instituciones civiles y religiosas 

9. El patrimonio de principios y valores expresados en una religiosidad auténtica es una 

riqueza para los pueblos y su ethos. Se dirige directamente a la conciencia y a la razón 

de los hombres y mujeres, recuerda el imperativo de la conversión moral, motiva el 

cultivo y la práctica de las virtudes y la cercanía hacia los demás con amor, bajo el signo 

de la fraternidad, como miembros de la gran familia humana.[12] 

La dimensión pública de la religión ha de ser siempre reconocida, respetando la laicidad 

positiva de las instituciones estatales. Para dicho fin, es fundamental un sano diálogo 

entre las instituciones civiles y las religiosas para el desarrollo integral de la persona 

humana y la armonía de la sociedad. 

Vivir en el amor y en la verdad 

10. En un mundo globalizado, caracterizado por sociedades cada vez más multiétnicas y 

multiconfesionales, las grandes religiones pueden constituir un importante factor de 

unidad y de paz para la familia humana. Sobre la base de las respectivas convicciones 

religiosas y de la búsqueda racional del bien común, sus seguidores están llamados a 

vivir con responsabilidad su propio compromiso en un contexto de libertad religiosa. En 

las diversas culturas religiosas, a la vez que se debe rechazar todo aquello que va contra 

la dignidad del hombre y la mujer, se ha de tener en cuenta lo que resulta positivo para 

la convivencia civil. 

El espacio público, que la comunidad internacional pone a disposición de las religiones 

y su propuesta de “vida buena”, favorece el surgir de un criterio compartido de verdad y 

de bien, y de un consenso moral, fundamentales para una convivencia justa y pacífica. 

Los líderes de las grandes religiones, por su papel, su influencia y su autoridad en las 

http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn11#_ftn11
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn12#_ftn12


propias comunidades, son los primeros en ser llamados a vivir en el respeto recíproco y 

en el diálogo. 

Los cristianos, por su parte, están llamados por la misma fe en Dios, Padre del Señor 

Jesucristo, a vivir como hermanos que se encuentran en la Iglesia y colaboran en la 

edificación de un mundo en el que las personas y los pueblos «no harán daño ni estrago 

[…], porque está lleno el país de la ciencia del Señor, como las aguas colman el mar» 

(Is 11, 9). 

El diálogo como búsqueda en común 

11. El diálogo entre los seguidores de las diferentes religiones constituye para la Iglesia 

un instrumento importante para colaborar con todas las comunidades religiosas al bien 

común. La Iglesia no rechaza nada de lo que en las diversas religiones es verdadero y 

santo. «Considera con sincero respeto los modos de obrar y de vivir, los preceptos y 

doctrinas que, aunque discrepen mucho de los que ella mantiene y propone, no pocas 

veces reflejan, sin embargo, un destello de aquella Verdad que ilumina a todos los 

hombres».[13] 

Con eso no se quiere señalar el camino del relativismo o del sincretismo religioso. La 

Iglesia, en efecto, «anuncia y tiene la obligación de anunciar sin cesar a Cristo, que es 

“camino, verdad y vida” (Jn 14, 6), en quien los hombres encuentran la plenitud de la 

vida religiosa, en quien Dios reconcilió consigo todas las cosas».[14] Sin embargo, esto 

no excluye el diálogo y la búsqueda común de la verdad en los diferentes ámbitos 

vitales, pues, como afirma a menudo santo Tomás, «toda verdad, independientemente 

de quien la diga, viene del Espíritu Santo».[15] 

En el año 2011 se cumplirá el 25 aniversario de la Jornada mundial de oración por la 

paz, que fue convocada en Asís por el Venerable Juan Pablo II, en 1986. En dicha 

ocasión, los líderes de las grandes religiones del mundo testimoniaron que las religiones 

son un factor de unión y de paz, no de división y de conflicto. El recuerdo de aquella 

experiencia es un motivo de esperanza en un futuro en el que todos los creyentes se 

sientan y sean auténticos trabajadores por la justicia y la paz. 

Verdad moral en la política y en la diplomacia 

12. La política y la diplomacia deberían contemplar el patrimonio moral y espiritual que 

ofrecen las grandes religiones del mundo, para reconocer y afirmar aquellas verdades, 

principios y valores universales que no pueden negarse sin negar la dignidad de la 

persona humana. Pero, ¿qué significa, de manera práctica, promover la verdad moral en 

el mundo de la política y de la diplomacia? Significa actuar de manera responsable 

sobre la base del conocimiento objetivo e íntegro de los hechos; quiere decir 

desarticular aquellas ideologías políticas que terminan por suplantar la verdad y la 

dignidad humana, y promueven falsos valores con el pretexto de la paz, el desarrollo y 

los derechos humanos; significa favorecer un compromiso constante para fundar la ley 

positiva sobre los principios de la ley natural.[16] Todo esto es necesario y coherente 

con el respeto de la dignidad y el valor de la persona humana, ratificado por los Pueblos 

de la tierra en la Carta de la Organización de las Naciones Unidas de 1945, que 

presenta valores y principios morales universales como referencia para las normas, 

instituciones y sistemas de convivencia en el ámbito nacional e internacional. 

http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn13#_ftn13
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn14#_ftn14
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn15#_ftn15
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn16#_ftn16


Más allá del odio y el prejuicio 

13. A pesar de las enseñanzas de la historia y el esfuerzo de los Estados, las 

Organizaciones internacionales a nivel mundial y local, de las Organizaciones no 

gubernamentales y de todos los hombres y mujeres de buena voluntad, que cada día se 

esfuerzan por tutelar los derechos y libertades fundamentales, se siguen constatando en 

el mundo persecuciones, discriminaciones, actos de violencia y de intolerancia por 

motivos religiosos. Particularmente en Asia y África, las víctimas son principalmente 

miembros de las minorías religiosas, a los que se les impide profesar libremente o 

cambiar la propia religión a través de la intimidación y la violación de los derechos, de 

las libertades fundamentales y de los bienes esenciales, llegando incluso a la privación 

de la libertad personal o de la misma vida. 

Como ya he afirmado, se dan también formas más sofisticadas de hostilidad contra la 

religión, que en los Países occidentales se expresan a veces renegando de la historia y de 

los símbolos religiosos, en los que se reflejan la identidad y la cultura de la mayoría de 

los ciudadanos. Son formas que fomentan a menudo el odio y el prejuicio, y no 

coinciden con una visión serena y equilibrada del pluralismo y la laicidad de las 

instituciones, además del riesgo para las nuevas generaciones de perder el contacto con 

el precioso patrimonio espiritual de sus Países. 

La defensa de la religión pasa a través de la defensa de los derechos y de las libertades 

de las comunidades religiosas. Que los líderes de las grandes religiones del mundo y los 

responsables de las naciones, renueven el compromiso por la promoción y tutela de la 

libertad religiosa, en particular, por la defensa de las minorías religiosas, que no 

constituyen una amenaza contra la identidad de la mayoría, sino que, por el contrario, 

son una oportunidad para el diálogo y el recíproco enriquecimiento cultural. Su defensa 

representa la manera ideal para consolidar el espíritu de benevolencia, de apertura y de 

reciprocidad con el que se tutelan los derechos y libertades fundamentales en todas las 

áreas y regiones del mundo. 

La libertad religiosa en el mundo 

14. Por último, me dirijo a las comunidades cristianas que sufren persecuciones, 

discriminaciones, actos de violencia e intolerancia, en particular en Asia, en África, en 

Oriente Medio y especialmente en Tierra Santa, lugar elegido y bendecido por Dios. A 

la vez que les renuevo mi afecto paterno y les aseguro mi oración, pido a todos los 

responsables que actúen prontamente para poner fin a todo atropello contra los 

cristianos que viven en esas regiones. Que los discípulos de Cristo no se desanimen ante 

las adversidades actuales, porque el testimonio del Evangelio es y será siempre un signo 

de contradicción. 

Meditemos en nuestro corazón las palabras del Señor Jesús: «Dichosos los que lloran, 

porque ellos serán consolados. Dichosos los que tienen hambre y sed de la justicia, 

porque ellos quedarán saciados […]. Dichosos vosotros cuando os insulten y os 

persigan y os calumnien de cualquier modo por mi causa. Estad alegres y contentos, 

porque vuestra recompensa será grande en el cielo» (Mt 5, 5-12). Renovemos, pues, «el 

compromiso de indulgencia y de perdón que hemos adquirido, y que invocamos en el 

Pater Noster, al poner nosotros mismos la condición y la medida de la misericordia que 

deseamos obtener: “Y perdónanos nuestras deudas, así como nosotros perdonamos a 



nuestros deudores” (Mt 6, 12)».[17] La violencia no se vence con la violencia. Que 

nuestro grito de dolor vaya siempre acompañado por la fe, la esperanza y el testimonio 

del amor de Dios. Expreso también mi deseo de que en Occidente, especialmente en 

Europa, cesen la hostilidad y los prejuicios contra los cristianos, por el simple hecho de 

que intentan orientar su vida en coherencia con los valores y principios contenidos en el 

Evangelio. Que Europa sepa más bien reconciliarse con sus propias raíces cristianas, 

que son fundamentales para comprender el papel que ha tenido, que tiene y que quiere 

tener en la historia; de esta manera, sabrá experimentar la justicia, la concordia y la paz, 

cultivando un sincero diálogo con todos los pueblos. 

La libertad religiosa, camino para la paz 

15. El mundo tiene necesidad de Dios. Tiene necesidad de valores éticos y espirituales, 

universales y compartidos, y la religión puede contribuir de manera preciosa a su 

búsqueda, para la construcción de un orden social justo y pacífico, a nivel nacional e 

internacional. 

La paz es un don de Dios y al mismo tiempo un proyecto que realizar, pero que nunca 

se cumplirá totalmente. Una sociedad reconciliada con Dios está más cerca de la paz, 

que no es la simple ausencia de la guerra, ni el mero fruto del predominio militar o 

económico, ni mucho menos de astucias engañosas o de hábiles manipulaciones. La paz, 

por el contrario, es el resultado de un proceso de purificación y elevación cultural, moral 

y espiritual de cada persona y cada pueblo, en el que la dignidad humana es respetada 

plenamente. Invito a todos los que desean ser constructores de paz, y sobre todo a los 

jóvenes, a escuchar la propia voz interior, para encontrar en Dios referencia segura para 

la conquista de una auténtica libertad, la fuerza inagotable para orientar el mundo con 

un espíritu nuevo, capaz de no repetir los errores del pasado. Como enseña el Siervo de 

Dios Pablo VI, a cuya sabiduría y clarividencia se debe la institución de la Jornada 

Mundial de la Paz: «Ante todo, hay que dar a la Paz otras armas que no sean las 

destinadas a matar y a exterminar a la humanidad. Son necesarias, sobre todo, las armas 

morales, que den fuerza y prestigio al derecho internacional; primeramente, la de 

observar los pactos».[18] La libertad religiosa es un arma auténtica de la paz, con una 

misión histórica y profética. En efecto, ella valoriza y hace fructificar las más profundas 

cualidades y potencialidades de la persona humana, capaces de cambiar y mejorar el 

mundo. Ella permite alimentar la esperanza en un futuro de justicia y paz, también ante 

las graves injusticias y miserias materiales y morales. Que todos los hombres y las 

sociedades, en todos los ámbitos y ángulos de la Tierra, puedan experimentar pronto la 

libertad religiosa, camino para la paz. 

Vaticano, 8 de diciembre de 2010 

BENEDICTUS PP XVI 

 

 
[1] Cf. Carta Enc. Caritas in veritate, 29.55-57.  

[2] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Decl. Dignitatis humanae, sobre la libertad religiosa, 2 

[3] Cf. Cart. enc. Caritas in veritate, 78. 

http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn17#_ftn17
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftn18#_ftn18
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref1#_ftnref1
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_sp.html
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref2#_ftnref2
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651207_dignitatis-humanae_sp.html
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref3#_ftnref3
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_sp.html#78


[4] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Decl. Nostra aetate, sobre las relaciones de la Iglesia con las 

religiones no cristianas, 1. 

[5] Ibíd., Decl. Dignitatis humanae, sobre la libertad religiosa, 7 

[6] Discurso a la Asamblea General de la Organización de las Naciones Unidas (18 abril 2008); 

AAS 100 (2008), 337. 

[7] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Decl. Dignitatis humanae, sobre la libertad religiosa, 2 

[8] Juan Pablo II, Discurso a la Asamblea de la Organización para la seguridad y la 

cooperación en Europa (OSCE), (10 octubre 2003), 1: AAS 96 (2004), 111. 

[9] Cf. Carta Enc. Caritas in veritate, 11. 

[10] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Decl. Dignitatis humanae, sobre la libertad religiosa, 1 

[11] Cf. Cicerón, De inventione, II, 160. 

[12] Cf. Discurso a los Representantes de otras Religiones del Reino Unido (17 septiembre 

2010): L’Osservatore Romano (18 settembre 2010), 12. 

[13] Conc. Ecum. Vat. II, Decl. Nostra aetate, sobre las relaciones de la Iglesia con las 

religiones no cristianas, 2 

[14] Ibíd. 

[15] Super evangelium Joannis, I, 3. 

[16] Cf. Discurso a las Autoridades civiles y al Cuerpo diplomático en Chipre (5 junio 2010): 

L’Osservatore Romano, ed. en lengua española, 13 junio 2010, 6; Comisión Teológica 

Internacional, En busca de una ética universal: nueva mirada sobre la ley natural, Ciudad del 

Vaticano 2009. 

[17] Pablo VI, Mensaje para la Jornada Mundial de la Paz 1976: AAS 67 (1975), 671. 

[18] Ibíd., 668. 

© Copyright 2010 - Libreria Editrice Vaticana 

 

 

http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref4#_ftnref4
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_sp.html
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref5#_ftnref5
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651207_dignitatis-humanae_sp.html
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref6#_ftnref6
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2008/april/documents/hf_ben-xvi_spe_20080418_un-visit_sp.html
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2008/april/documents/hf_ben-xvi_spe_20080418_un-visit_sp.html
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref7#_ftnref7
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651207_dignitatis-humanae_sp.html
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref8#_ftnref8
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/2003/october/documents/hf_jp-ii_spe_20031010_osce_sp.html
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/2003/october/documents/hf_jp-ii_spe_20031010_osce_sp.html
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref9#_ftnref9
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_sp.html#11
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref10#_ftnref10
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651207_dignitatis-humanae_sp.html
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref11#_ftnref11
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref12#_ftnref12
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2010/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20100917_altre-religioni_sp.html
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2010/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20100917_altre-religioni_sp.html
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref13#_ftnref13
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_sp.html
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref14#_ftnref14
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref15#_ftnref15
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref16#_ftnref16
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2010/june/documents/hf_ben-xvi_spe_20100605_autorita-civili_sp.html
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref17#_ftnref17
http://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/messages/peace/documents/hf_p-vi_mes_19751018_ix-world-day-for-peace_it.html
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html#_ftnref18#_ftnref18

